
Markus Lantto – Reven tenkjer ikkje på Gud (17. Januar – 15. Februar, 2026) 

 

Troens estetikk  
 

I sin separatutstilling «Reven tenkjer ikkje på Gud» undersøker den Trondheimsbaserte kunstneren 

Markus Lantto religionens mystikk og uttrykk. Utstillingen ved Trøndelag senter for samtidskunst er den 

hittil største presentasjonen av Lanttos omfattende kunstnerskap.  

 

Markus Lantto er en tusenkunstner. Han arbeider med installasjon, fotografi, skulptur, tekst og broderi, 

ofte med trevirke og gjenbruk som sentrale materialer. Han er billedkunstner, forfatter, instrumentbygger 

og kistebygger, og har selv bygget huset han bor i, som en del av et selvbyggerprosjekt på Svartlamon. 

Undring, materialkunnskap og forholdet mellom form og rom går igjen i hans arbeid.  

 

Utstillingen, med den underfundige tittelen «Reven tenkjer ikkje på Gud», er fylt med mystikk og 

inviterende undring. Her er en storslått installasjon, skulpturer, broderi, tegning og et poetisk lydverk. I 

tillegg fremføres et bestillingsverk, A stranger moving in, av musiker og kunstner Kristine Marie Aasvang, 

under utstillingens åpning. Disse verkene inngår i en åpen, undersøkende dialog med religiøs estetikk og 

sakral mystikk.  

 

Idet man trer inn i utstillingslokalet, møtes man av en monumental skulpturell takinstallasjon bestående 

av volumiøse, ornamentale former utført i spiler av tre. Installasjonen dekker hele taket i hovedsalen og 

lar gulv- og veggflatene stå bare, med unntak av skyggespillet som oppstår og fyller rommet med en 

forsterket følelse av mystikk. Trespilenes buktende former kan gi assosiasjoner til en middelaldersk 

katedral. Himling etablerer et arkitektonisk rom i rommet og fremkaller religiøse byggverks 

monumentalitet, ornamenterte inventar og hierarkiske strukturer. Det er et sakralt tak som ikke tilhører 

én bestemt religion, men som likevel bærer en resonans og gjenkjennelige tegn på noe større. Gjennom 

installasjonen synes Lantto å trekke ut essensen av troens estetikk og formulere en generell sakral form, 

der de estetiske sammenhengene i religiøs arkitektur undersøkes.  

 

I treskulpturen Aksepter miraklene synliggjøres det absurde i religionens logikk og hva man historisk har 

forventet at mennesker skal akseptere som meningsbærende. Skulpturen er et bord med seksten bein. 

Vekten hviler på de fire ytterste bena som er avsluttet med gullbelagte kupler. Bordplaten er delvis 

forkullet. Er det spor av svovelprekener som har brent seg inn? Neste spørsmål blir: Hvor mange bein kan 

et bord ha før det mister sin funksjon? Tilsvarende - hvor mange fingerledd, knokler og kroppsdeler kan 

en helgen ha før det hellige glir over i det groteske? Skulpturen peker mot relikvien som religiøs valuta: 

det fysiske nærværet av helgeners levninger har i både katolsk og buddhistisk tradisjon fungert som en 

forsterkning av troen på det abstrakte guddommelige. Hvor trekkes grensen mellom et mirakel og det 

absurde?  

 

Undringen fortsetter i utstillingens fire broderte arbeider. I Tante Joruns tempel er en plantegning 

inspirert av Salomos tempel, brodert på en blondeduk fra 1950-tallet. Broderiet har historisk hatt en sterk 

plass i religiøs praksis, ofte brukt til å dekorere hellige tekstiler med beskyttende symbolikk og 

ikonografiske fremstillinger. Her har tante Jorun fått sitt eget tempel og den hjemlige pynten og det 

sakrale tekstilet smelter sammen. Søsterverket Guds plantegning er også en fiktiv grunnplan over et hellig 

bygg. På en linduk som vekker assosiasjoner til Jesu likklede er ordene Hokus pokus brodert med snirklete 

gotisk skrift. Trylleformelen hokus pokus antas å stamme fra den latinske nattverdsformelen hoc est 



corpus meum – «dette er mitt legeme» – og viser hvordan prestens performative ord i messen, gjennom 

folkelig fordreining, er blitt til magi, løsrevet fra sitt opprinnelige innhold.  

I det siste broderiet, utført på en liten blomstrete blondeduk, er setningen Gud står på mi side påført med 

sirlige sting. Målet om å overskride egoet står sentralt i mange trosretninger, men samtidig er egoet sterkt 

til stede i denne selvrettferdige påstanden. Med gammeltestamentelig harme – øye for øye, tann for tann 

– har mennesker gått til krig i visshet om å ha Gud på sin side. Med enkle grep påpekes slik religionens 

iboende dobbeltmoral. 

På den ene veggen er det innfelt en innrammet dør – en portal mellom dette livet og det neste. Verkets 

tittel, I nästa liv ska jag dansa och köra Harley Davidson, er et sitat fra kunstnerens egen mor. Utsagnet 

rommer både lengsel og resignasjon, og vitner om alt det man har gitt avkall på i dette livet. Det peker 

mot begrensninger som kan pålegges individet gjennom religiøse forestillinger, særlig der kroppslig 

utfoldelse, lyst og frihet underordnes moralske idealer. 

Verket står i dialog med et lydverk i kjelleren, der Anton Raukola leser Lanttos personlige beretning om 

oppveksten i Kiruna, minner, og morens liv og død. Teksten blander fiksjon og virkelighet. Det kalde, 

mørklagte rommet forsterker fortellingen om et strevsomt liv lengst nord i Sverige, og om forestillingen 

om å ha vært prest i et annet liv. Lanttos oppvekst i et miljø preget av en særegen blanding av 

kommunisme og læstadianisme, samt en sterk kvensk tilknytning, danner et usagt bakteppe. Her trer 

kunstnerens behov for å forstå – og for å forholde seg til tro, identitet og arv – tydelig frem. 

I et museumsmonter i et mørklagt hjørne står en mystisk kube av lakkert, mørkt trevirke. Skulpturen Uten 

tittel er en lukket form som fremstår som en relikvie eller skatt hentet fra et kulturhistorisk museum. 

Kuben har gjennom historien vært et ladet symbol for perfeksjon, stabilitet og det avgrensede hellige 

rom. Verkets utilgjengelighet vekker spørsmål: Hvis objektet kan åpnes, hva finnes da inni? Er det en form 

for Pandoras eske, der løftet om åpenbaring samtidig rommer risiko? Formen leder også tankene mot 

hellige arkitektoniske strukturer, som Kaaba i Mekka, målet for den muslimske pilegrimsreisen, eller 

Kaaba-ye Zartosht i Iran. I møte med disse referansene trer kuben frem som et bilde på det lukkede og 

uuttalte i religiøs praksis: et objekt der mening ikke ligger i innsyn, men i avstand, ritual og forestillingen 

om et konsentrert, hellig nærvær. 

Utstillingen reiser et av de mest grunnleggende eksistensielle spørsmål: Hvordan oppstår gudstro? 

Kanskje er svaret at tro ikke oppstår i et vakuum, men i bestemte eksistensielle, sosiale og estetiske 

sammenhenger. Blant andre filosofen Maurice Merleau-Ponty beskriver hvordan mening oppstår 

gjennom sansning før refleksjon. Det er da kanskje gjennom kroppslig og emosjonell erfaring, eller som 

deltakere i troslignende erfaringer, at vi formes som troende.  

De ulike verkene som inngår i utstillingen, reflekterer på ulike måter over hvordan vi i dag forstår og 

erfarer det sakrale. Lantto nærmer seg materialet med både presisjon og undring, og balanserer mellom 

respekt, distanse og en sans for det komiske som kan oppstå når kulturarv og samtid kolliderer. 

Utstillingstittelen «Reven tenkjer ikkje på Gud» peker på et blikk utenfra: reven, naturen, har ingen 

forestilling om det hellige. Det hellige er noe mennesket projiserer gjennom arkitektur, symboler og 

ritualer. Slik kan det sakrale forstås som form, rom og erfaring, også løsrevet fra religiøs tro.  

Tekst av Margrete Abelsen, Utstillingsprodusent ved Trøndelag senter for samtidskunst. 


